
Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

15

 

I. СТАТЬИ 
 
 
 
 
 
 
 
 

Л.В.СКВОРЦОВ 
 
ЭПИСТЕМОЛОГИЯ ГУМАНИТАРНОГО ЗНАНИЯ: 

ИНТЕРПРЕТАЦИЯ ИСХОДНЫХ ПОНЯТИЙ 
 

1. Введение 
 

Гуманитарное знание исторически зарождается как знание о чело-
веке в специфическом цивилизационном контексте. Первоначально – это 
нерасчлененное описание того, как «видится» человек в целом, в опреде-
ленных общностях – расовых, этнических, государственных, региональ-
ных. Описание может быть «внешним», относиться к иному, отличному от 
наблюдателя миру, или миру, к которому относится сам наблюдатель, 
знающий этот мир изнутри. Эта форма первоначального знания истори-
чески видоизменяется, расчленяется на отдельные сферы, становящиеся 
как бы независимыми друг от друга: устные рассказы и предания, мифо-
логия, религия, история, этнография, антропология, искусствознание, 
языкознание – все это описания человека в различных его ипостасях. 
Вместе с тем исторически происходит утрата исходного единства знания о 
человеке. 

Возможно ли и необходимо ли восстановление этого единства? 
Такого рода попытки обычно осуществляются на основе теоретических 
интерпретаций культуры. На самом деле, культура как бы охватывает все 
области гуманитарного знания, так что дав правильную интерпретацию 
культуры, мы тем самым получаем и исходные категории гуманитарного 
знания. 

Проблема, однако, состоит в том, что как только мы пытаемся дать 
определение культуры как внутренне единого явления, возникают серь-



I. СТАТЬИ 
 

 

16

 

езные теоретические трудности: культура как бы распадается на две 
принципиально различные части — материальную культуру и культуру 
духовную. Если материальная культура наблюдаема, фиксируется в ве-
щах, предметах, обработанных соответствующим образом человеком, то 
культура духовная требует понимания внутреннего смысла, выраженного 
в слове, в символе, в тексте, в звуке. Что же в таком случае составляет 
исходную цивилизационную субстанцию гуманитарного знания – матери-
альная его основа или основа идеальная? Если исходное начало культуры 
– это идея, смысл, то тогда адекватное гуманитарное знание требует 
прежде всего восстановления духовных истин цивилизации. Если же 
субстанцией являются воплощенные в материальной форме артефакты, то 
тогда адекватность гуманитарного знания будет определяться наличием 
доступности артефактов, которые в своей совокупности и составляют 
культуру единого общества. 

Без понимания цивилизационной субстанции трудно подступиться 
и ко второму ключевому вопросу гуманитарного знания — определению 
пути цивилизации. Всякая цивилизация в своей эволюции проходит оп-
ределенный путь. Но что такое путь цивилизации, если мы не знаем его 
начала и не ведаем его конца? Если нам неведом путь цивилизации, то мы 
не можем верно оценить и его отдельные этапы. То, что мы воспринимаем 
как победы, может обернуться поражениями и наоборот. 

Особенно отчетливо эта парадоксальность смысла событий фик-
сируется в священной истории. Например, распятие Христа с позиций 
здравого смысла — это очевидное его поражение. Однако, с точки зрения 
истории христианства — это триумф, победа духа над смертью, слияние с 
вечной нравственной истиной. 

В этой связи встает вопрос о месте событий в формировании це-
лостности пути. Сводится ли путь к простой сумме событий, независимо 
от их «качества», или же лишь определенные события составляют каче-
ство цивилизационного пути? Иными словами, существуют ли общие 
границы пути? 

Третий ключевой вопрос, возникающий в этом контексте, – кто 
является носителем целостности пути как констант цивилиза- ции — 
индивид, этнос, нация, класс, профессиональная элита или какой-то иной 
субъект? Если да, то какой? 

На все эти вопросы обычно не дается четкого ответа. Молчаливо 
предполагается, что знание исходных категорий очевидно и оно не нуж-
дается в уточнении. Это и порождает неопределенность гуманитарного 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

17

 

знания, его эпистемологических стратегий. Поэтому прежде всего важно 
прояснить, в чем состоит специфика эпистемологии гуманитарного знания 
и каков ее предмет. 

 
2. Цивилизационное целое как предмет 
эпистемологии гуманитарного знания 

 
В постановке вопроса об эпистемологии гуманитарного знания под 

термином эпистемология имеется в виду не столько исследование при-
роды научного знания вообще, сколько теоретической способности 
схватывания целого как феномена цивилизационной жизни. Теоретиче-
ское удержание целого является предпосылкой понимания места и роли 
его составных частей. На этой основе оцениваются различные роды ци-
вилизационного Бытия и возможности их «подгонки» друг к другу для 
составления из них образования, имеющего позитивный смысл для жизни 
человека. 

Структура такого образования и составляет его сущность, которая 
находит отражение в гуманитарном знании. Сущее здесь – продукт взаи-
модействия субъекта и объекта, а постижение его сущности требует осо-
бой эпистемологии гуманитарного знания. Постижение сущности сущего 
— это традиционно задача философии. Но вместе с тем мы можем гово-
рить об общих чертах гуманитарного знания, связанного с проникнове-
нием в сущность сущего как целого цивилизационной жизни, соединяю-
щего субъективность и объективность в единую реальность. Это и опре-
деляет специфику гуманитарного знания. 

Вопросы специфики гуманитарного знания не новы, они давно 
находятся в поле зрения философов, социальных теоретиков, историков. 
Линии расхождения методологии естественнонаучного и гуманитарного 
знания традиционно определяются по некоторым главным направлениям. 

Если науки о природе в качестве стратегической цели познания 
имеют исследование объекта и его свойств, а в качестве основного метода 
– эмпирическое наблюдение и эксперимент, с одной стороны, и измерение 
количественных соотношений с помощью математики – с другой, то 
стратегической целью гуманитарного знания является субъект, как ин-
дивидуальное и цивилизационное образование и постижение сущности 
субъект-объектной феноменальной реальности. 

Результат естественнонаучного исследования — это знание ус-
тойчивых свойств и повторяющихся взаимосвязей, находящих свое ко-



I. СТАТЬИ 
 

 

18

 

нечное выражение в открытии объективного закона. Результат гумани-
тарного исследования — это постижение смысла, как основания и цели 
свободного выбора субъекта. 

Этим определяется общность свойств и устойчивость связей в 
субъект-объектной цивилизационной реальности. Но это не законы в ес-
тественнонаучном смысле, а скорее квази-законы. 

Устойчивость смыслов определяет и относительную константность 
взаимосвязей; эволюция смыслов влечет за собой и эволюцию констант 
цивилизации. 

Очевидно, что метод эмпирического наблюдения и математических 
вычислений не всегда проникает в глубинные процессы субъек-объектной 
реальности. Здесь оказывается необходимым метод «двойного видения», 
т.е. видения внешних свойств феноменальной реальности и внутреннего 
смысла, «подтекста». Мир субъект-объектной реальности – это мир сим-
волатов, т.е. реалий, которые помимо своих физических качеств несут в 
себе еще значения, возникающие в контексте определенных культур. 
Соответственно одни и те же физические качества явлений в контексте 
культур могут иметь не только различный, но и противоположный смысл. 
Так цвет траура на Западе — черный, на Востоке — белый. 

Для естественнонаучного знания характерна однозначность, ко-
торая трактуется как признак точной науки. На основе открываемой од-
нозначности явлений и все более точного постижения количественных 
отношений становится возможным и предсказание результатов физиче-
ских взаимодействий. Выявление однозначности определяет уверенность 
в том, что при одинаковых условиях результат предметных взаимодей-
ствий должен повторяться. 

Субъект как цель гуманитарного знания несет в себе одно прин-
ципиальное отличие от объекта: наряду с физическими качествами и 
свойствами, которые ставят его в один ряд с объектами природы вообще, 
он обладает качеством свободы. В это качество и упирается точность ес-
тественнонаучного знания. Свобода — это неоднозначность, возможность 
выбора. Стало быть как только на субъект экстраполируется однознач-
ность, характерная для естественнонаучной гносеологии, теоретическая 
мысль неизбежно впадает в иллюзии. 

Существует субъективное стремление утвердить единство науки 
как единство ее методологии, преодолеть очевидное противоречие прин-
ципов гуманитарного и естественнонаучного знания. И здесь возможны 
два пути. Первый — это стремление сделать точность гуманитарного 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

19

 

знания такой же, как и знания естественнонаучного. Однако все попытки 
такого рода в конечном счете терпели провал. 

Второй путь – это стремление вывести гуманитарное знание за 
пределы научного знания вообще. 

Нет гуманитарного знания в системе науки, исчезает и ее методо-
логическое противоречие. Характерно в этом контексте изменение отно-
шения к философии: то ее возводили в ранг «науки наук», то низводили до 
положения спекулятивного мышления и предлагали под флагом утвер-
ждения научной «чистоты» свести с ней счеты как с метафизикой. При 
этом забывали, что сама наука получила свое рождение от философии, и 
что философская постановка проблем нередко инициирует научный по-
иск, а вместе с тем и научные открытия. 

В ситуации психологического давления гуманитарное знание пы-
таются «спасти» в качестве науки путем его редуцирования до простого 
описания эмпирических объектов, которые оказываются в его гносеоло-
гическом пространстве. При этом исходят из того, что если не обнару-
живается эмпирический эквивалент идеи, то идея должна быть объявлена 
спекулятивной фантазией, не содержащей реального смысла. 

Помещение науки неоднократно «очищалось» от философского 
«мусора». «Мусор», однако, странным образом возникал вновь. «Крема-
торий» позитивистской критики нередко в качестве топлива использовал 
представление, согласно которому мир объективности однозначен и по-
этому однозначность знания, если оно претендует на истину, предопре-
делена логически. На самом деле, математическая истина – 2x2=4 одно-
значна в любой культуре. И если это идеальный тип истины вообще, то 
тогда для любого представления данный конкретной культуры мы можем 
найти точный эквивалент в иной культуре. Но этого как раз и не получа-
ется в гуманитарном знании. В это упирается, в частности, искусство по-
этического перевода. В.Вейдле в одном из своих блестящих эссе «О по-
этической речи» сопоставлял в различных переводах строчку из стихо-
творения Бодлера «Осенняя песнь» — «Adieu, vive clarté». В переводе на 
русский язык Эткинда vive clarte – это «яркий свет». Но оба слова здесь не 
те; однако и «живая ясность», отмечает В.Вейдле, не лучше. На этой 
строчке споткнулся и Стефан Георге, который не нашел в немецком языке 
ничего, что могло бы заменить «vive clarté». Дело в том, что ««Adieu, vive 
clarté» – это не только смысл, но и звукосмысл1. То есть в культуре физи-

                                                 
1 См.: Лики культуры: Альманах: Звучащие смыслы. – М., 1996. – С.14–15. 



I. СТАТЬИ 
 

 

20

 

ческие качества и смысл образуют такое единство, которое превращает 
перевод поэтического творения по сути дела в самостоятельное произве-
дение. 

Еще более отчетливо существо этой проблемы проясняется, когда 
Вейдле предлагает ответить на вопрос: в чем состоит содержание стихо-
творных строк А.С.Пушкина «Брожу ли я вдоль улиц шумных, / Вхожу ль 
во многолюдный храм, / Сижу ль меж юношей безумных – Я предаюсь 
моим мечтам». Эмпирический «слой» этого стиха может быть описан 
однозначно. Но будет ли это воспроизведением его подлинного содер-
жания. Разве в том оно состоит, что поэт идет по улице, входит в церковь, 
сидит где-то среди молодых людей, которых почему-то называет безум-
ными, мечтает, говорит о прошедших годах? «Такой пересказ, – отмечает 
Вейдле, – не определяет содержания этих стихов, а его разрушает»1. 

На самом деле «эмпирический слой» стиха здесь всего лишь фон, на 
котором происходит поиск поэтического контрапункта всему прекрас-
ному и вместе с тем быстро преходящему в жизни. Пушкин называет две 
таких константы – равнодушную красу природы и вечную игру младой 
жизни. Мы их называем вслед за поэтом, но не знаем, находил ли сам 
Пушкин умиротворяющий смысл в этом утверждении. 

Знание поэтической «материи» не есть воспроизведение эмпири-
ческой событийности как таковой, поскольку центр, основное событие – 
сам поэт, его духовный поиск, его внутренний мир, его колебания. Здесь 
описание внешних событий определяется противоречивым состоянием 
субъекта; это состояние определяет и оценку того, что видит и с чем 
сталкивается поэт. Если же мы сводим содержание поэтического творения 
к эмпирически данному слою «фактов» (условие истины в эмпирической 
методологии), то грубо искажаем истину поэтического творения. 

Означает ли это, что в гуманитарном знании истина достигается 
тогда и только тогда, когда удается точно воспроизвести сложный внут-
ренний мир субъекта, его противоречивое движение к смыслу, который 
становится для него ориентиром жизни? К такому выводу подталкивает 
реальное переживание подлинности, которая и воспринимается как эк-
вивалент истины жизни. Подлинные чувства, поскольку они выступают 
как слияние непосредственного переживания с волей и разумом, не могут 
не восприниматься как знание истины. Человек знает эту истину непо-
средственным образом, отвергая всё, что вступает с ней в противоречие. 

                                                 
1 См.: Лики культуры. С. 17. 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

21

 

Но разве не следует скептически относиться к этим переживаниям 
как простому «томлению духа»? С точки зрения трактовки истины, как 
адекватного отражения данной нам внешней реальности, так и следует 
поступать. Но ведь эти переживания являются адекватным отражением 
другой реальности, а именно – внутреннего состояния субъекта. Почему 
такое отражение не может входить в пространство истины? 

Можно утверждать, что воспроизведение внутреннего мира субъ-
екта, в котором соединяются воля и разум в единое переживание, есть 
истина особого рода, а именно – субъективная истина. Для естественно-
научного знания это представление совершенно неприемлемо. И это по-
нятно: всякое включение субъективности в знание об объекте ведет к 
искажению истины. 

В гуманитарном знании выделение субъективной истины имеет 
определенные следствия, а именно: реальность, существующая здесь и 
теперь как факт, с точки зрения субъективной истины может быть при-
знана неадекватной. Тем самым привычное понимание истины перево-
рачивается с ног на голову: не точное соответствие представления объекту 
как факту есть критерий истины, а наоборот – соответствие фактического 
положения дел тому представлению, которое субъект утверждает в каче-
стве истины. 

Вот почему основанием суждения о пути личности оказывается его 
интегральное внутреннее чувство соответствия или несоответствия его 
поступков в жизни коду его бытия, который он принимает за истину. Ко-
гда человек говорит: «Все, что я сделал в этой жизни, я сделал правильно», 
– это важное самоподтверждение того, что человек стремился к подлин-
ным ценностям жизни, как он их понимал, а не растратил свою жизнь 
впустую. 

Субъективная истина может утверждаться и в качестве цивилиза-
ционной константы. И это имеет функциональный смысл, ибо проясняет, 
почему сохраняется восприятие цивилизационных ценностей, несмотря на 
происходящие исторические изменения. Коль скоро субъективная истина 
превращается в константу, она становится кодом данной цивилизации. 

Но как это происходит? Завесу над этой загадкой отчасти приот-
крывает этимология слова «истина». Древнерусское прилагательное 
ИСТЪ относилось к тому, что надлежало произнести, сделать по уста-
новленному закону и ритуалу. Древнерусский термин ИСТО означает 
капитал, отсюда происходит «истец». Как показывает лингвистический 
анализ, в различных индоевропейских языках эволюция слов, приводящая 



I. СТАТЬИ 
 

 

22

 

к понятию «истина», опосредована социальным установлением, соци-
альным правилом либо в форме ритуала, либо правилом жизни семьи, 
клана1. 

Таким образом, субъективная истина содержит в себе критерий 
определения подлинности или неподлинности явлений окружающего 
мира.  

Субъективная истина – это истина субъекта, отражающая условия 
выбора и возможности продуктивного воспроизводства его бытия. 

Субъект, знающий свою истину, сохраняет ее проверенные опытом 
фундаментальные основания. В этом источник устойчивости традиции. 
Нарушение традиции ведет к эрозии оснований цивилизации. Специфика 
цивилизаций, как и специфика их традиций, определяется тем, что от-
крывается цивилизационному субъекту в процессе его творчества, взаи-
модействия с объективностью. Это могут быть как открытия скрытых 
свойств природы, так и открытия таких качеств социального порядка, 
которые в наибольшей мере соответствуют предпочтениям субъекта. 

Например, мрамор в природе – это камень; мрамор в облицовке 
храма – это проявляющий свои скрытые качества архитектурный мате-
риал. Вещи в связке с субъектом меняют свою сущность. Попадая в 
обычную домашнюю обстановку, вещи обретают определенные отноше-
ния с хозяином. Даже их местоположение играет специфическую функ-
цию. 

Гуманитарное знание отличается тем, что оно научает видеть из-
менение свойств объектов в феноменальной реальности. Это изменение 
определяет эволюцию цивилизации. 

Но как человек вообще научается открывать эти специфические 
свойства? Историков культуры эта проблема волнует особо, ибо в ней – 
ключ к пониманию цивилизационного развития. 

В особом контексте здесь встает вопрос о функциях искусства как 
механизма гуманитарного мышления, проникающего в сущность циви-
лизационной реальности. 

Арчи Грэхэм, рассматривая проблему поэзии как мысленного экс-
перимента, по сути дела, выявляет некоторые важные механизмы науче-
ния цивилизационному мышлению. 

Научение цивилизационному мышлению коренным образом отли-
чается от научения конкретным дисциплинам, имеющим дело со свойст-

                                                 
1 См.: Степанов Ю. Константы: Словарь рус. культуры. – М., 2001. –         С.438–441. 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

23

 

вами классов предметов. Здесь приходится отучать от обычного видения 
реальности. Арчи Грэхэм, в частности, ссылается на особенности школы 
дзен-буддизма. В Японии X века учителя дзен-буддизма использовали 
коаны, чтобы научить монахов соприкасаться с цивилизационной исти-
ной. 

Учитель спрашивает своего нового ученика: «Откуда ты пришел?». 
«Из Сяо», – отвечает ученик. «Где ты был летом?» – спрашивает учитель. 
«Я был в монастыре Хоцзю, в южной части озера», – отвечает ученик. 
«Когда ты покинул это место?» – спрашивает учитель. «25 августа», – 
отвечает ученик. «Я назначаю тебе шестьдесят палочных ударов», – го-
ворит учитель. 

Когда на другой день ученик спросил учителя, в чем заключается 
его ошибка (ведь он говорил правду!), то учитель назвал его «мешком 
риса», который интересуется лишь южной частью озера или его западной 
частью, тогда как вопросы имели совсем иной, а  именно – философский 
подтекст. Учителю вовсе не интересно знать, что ученик пришел из Сяо. 
Ему важно было знать, как ученик понимает свое духовное происхожде-
ние как человека, желающего постигнуть глубинный смысл бытия. Ана-
логичным образом философский смысл имели и все другие вопросы1. 

Цивилизационное видение реальности приводит к признанию 
правомерности парадоксальных суждений. Например: «горы ходят и 
плавают»; «истина есть неистина»; «сокрытие несокрываемого». Когда 
высказываются столь парадоксальные суждения, то они могут восприни-
маться как лишенные любого смысла, кроме одного – обычный язык не 
может выразить цивилизационную истину, которая переживается непо-
средственным образом, так что молчание и может быть своеобразной 
манифестацией знания истины. Но в таком случае и незнание истины 
может выдаваться за ее знание. 

Исторически в теоретическом сознании произошло своеобразное 
отождествление необычной сущности цивилизационных явлений с сущ-
ностью явлений вообще, в том числе и природных. 

Отсюда вырастает представление, согласно которому чувственное 
восприятие вещей вводит в заблуждение, а рассудочные формы знания 
порождают неразрешимые парадоксы. Но это верно лишь применительно 
к сверхъестественным свойствам цивилизационных реалий. Субъективная 

                                                 
1 Graham A.S. Art, Language and truth in Heidegger’s Radical Zen // J. of Chinese phi-

losophy. – Honolulu, 2000. – Vol. 27, N 4. – Р. 522–523. 



I. СТАТЬИ 
 

 

24

 

истина как выражение условий воспроизводства цивилизационным 
субъектом самого себя и становится предпосылкой таких парадоксальных 
соединений. 

Одним из таких очевидных парадоксов является постоянное со-
единение в реальном бытии субъекта его истины с не-истиной. Истина 
индивида, выражающая его понимание подлинности бытия, нередко 
оказывается в противоречии с истиной социума, к которому он принад-
лежит. 

Психологически индивидуальное переживание истины бытия как 
бы «вырывается» из-под власти истины социальной, которая превращает 
всех индивидов в нечто идентичное. Индивидуальность однако – это ре-
альность, которая переживается отдельным субъектом как абсолютная 
ценность. 

Такого рода переживаниям противопоставляются застывшие тра-
диции, а также правовые и нравственные нормы. Они-то и объявляются 
абсолютным социальным критерием оценки правильности индивидуаль-
ного поведения. Но является ли этот критерий абсолютно истинным? 
Во-первых, этот критерий порождает противоречия свободы: социум, 
устанавливая диктатуру общих норм, сковывает свободу личности, сво-
боду определения человеком подлинности жизни. 

Во-вторых, почему субъект, переживающий свои чувства в каче-
стве подлинных, неправ, а «холодные» традиции, нравственные нормы и 
правовые установления, стоящие над его жизнью, несут в себе истину? 
Можно, конечно, сказать, что они выражают подлинные чувства боль-
шинства и поэтому являются критерием истины. Но этот аргумент не 
может быть убедительным. 

Большинство может быть подвержено влиянию иллюзорных 
представлений, которые, как ему кажется, являются очевидными исти-
нами. Например, люди верили, что земля плоская и не может быть иной. В 
области нравственных представлений, где управляет свободное знание 
истины, дело обстоит не менее сложно. Это хорошо показал Шекспир в 
знаменитой трагедии «Ромео и Джульетта». Ромео и Джульетта полюбили 
друг друга и свободно следовали своему чувству вопреки воле семейств 
Монтекки и Капулетти. Свобода Ромео и Джульетты несла субъективную 
истину, которая оказалась в нравственном отношении выше воли и мо-
ральных норм двух семейных кланов. Почему? 

Ответить на этот вопрос невозможно, если проблема истины сво-
дится лишь к воспроизведению подлинности мотивов поведения инди-



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

25

 

видуального или коллективного субъектов. Каким-то образом мотивы 
поведения должны соотноситься не друг с другом, а с общим их арбитром, 
с чем-то «третьим». Но что представляет собой это «третье»? 

Предполагается, что это «третье» должно быть чем-то стоящим 
выше субъективных истин индивида и социального субъекта. Это – без-
личностная, абстрактная справедливость. 

В российской ментальности слияние внутреннего убеждения со 
справедливостью рассматривается как путь к правде. Формальная юрис-
дикция, однако, требует подчинения справедливости закону. В российской 
ментальности дело обстоит не так. 

Ю.Степанов отметил, что только в русской культуре справедли-
вость соединяется с внутренним убеждением, с «правдой» и включается в 
поле «истины»1. Вместе с тем на этой почве в российской интеллекту-
альной традиции возникают дивергентные тенденции. С одной стороны, 
рождается субъективная социология народников, утверждающая единство 
правды-истины, и легитимизируется принцип партийности гуманитарного 
знания в марксистско-ленинской общественной науке. С другой стороны, 
включение в поле «истины» принципа справедливости, правды характе-
ризуется как особая форма веры, выходящая за рамки науки. Таковы по-
зиции Н.А.Бердяева, следующего в этом вопросе западной эпистемоло-
гиической традиции. 

В этом противоречии находит отражение иллюзорность отождест-
вления истины в гуманитарном знании как с подлинностью индивиду-
ального чувства, так и с уверенностью большинства, зафиксированной в 
законе. 

Но нельзя ли здесь пойти обычным путем науки? Обычный путь 
науки – это проверка совпадения представления с наличной реальностью. 
Но этот путь не годится для гуманитарного знания. Дело в том, что в гу-
манитарном знании истинность выявляется не только путем соотнесения 
представления с наличной реальностью, но и путем его соотнесения с 
реальностью потенциальной. 

Истина в гуманитарном знании выявляется через проекцию пред-
ставлений и переживаний на путь жизни в цивилизационном целом. 
Правильным оказывается представление, отвечающее требованиям ус-
пешного прохождения этого пути. Таким образом не индивидуальность и 

                                                 
1 См.: Степанов Ю. Константы, с.446. 



I. СТАТЬИ 
 

 

26

 

социальность являются конечными критериями истины, а субъ-
ект-объектная реальность пути. 

Истину несут индивиды, которые видят пока еще не существующее, 
но заложенное в действительности как ее реальная возможность. Обычно 
их не принимают всерьез. Их признание, как правило, происходит post 
festum, т.е. после того, как событие, которое они предсказывали, уже 
произошло. В этом случае все видят то, что находится перед глазами. Но 
как можно видеть то, что не находится перед глазами? 

Такое видение исторически называлось пророческим. Пророки ви-
дели виртуальную реальность и свидетельствовали о ней, но им, как 
правило, никто не верил. Легендарный мифологический пример прори-
цания Кассандры, неверие в которое привело троянцев к поражению в 
войне с греками и к гибели Трои. 

Но возможно ли получение истинного видения виртуальной ре-
альности за рамками мифологических и религиозных представлений? 

Разве субъект не обречен лишь на догадки и ошибки, не подвержен 
случайностям в определении потенциального будущего? 

Возможно ли здесь гуманитарное знание именно как знание, а не 
как произвольная фантазия? 

Проблема состоит в следующем: если в действительности содер-
жится возможность всего, то любая фантазия о будущем должна прини-
маться как знание. Если однако ведется речь о действительной возмож-
ности, то тогда следует прояснить механизм ее выявления. Таким меха-
низмом является субъект-объектное взаимодействие. 

Обнаружение истины потенциальной реальности обусловлено 
процессом творчества субъекта. В этом процессе испаряются субъек-
тивные представления, рушатся уже принятые законы, распадаются под-
час дорогие сердцу иллюзии; потенциальное будущее предстает в своей 
реальности: скрытое становится явным, а субъект делает для себя не-
ожиданные открытия. 

Способность правильно оценивать то, что открывается вопреки 
общим мнениям и догмам, и есть основание действительного знания, а 
значит и коррекции общих мнений. Общество, как индивид, не способное 
к такой коррекции, и открытости в восприятии своего будущего, обречено 
постоянно шарахаться от насильственного утверждения догмы к анархии 
общественного сознания и наоборот. 

Другим ключевым условием знания истины цивилизационного 
пути является видение условий построения жизни как единого смысло-



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

27

 

вого целого. Такое видение предопределяет последовательность целей и их 
реализации. 

Однако, что такое целое жизни? Биологически – это рождение, 
детство, юность, зрелость и смерть. В гуманитарном смысле – это конеч-
ная самореализация, практическое осуществление себя в творении, объ-
ективация смысла той жизни, которая дана человеку. Жизнь как целое – 
это весь ее путь. Целостность жизни определяется реализацией ее главных 
целей на всем пространстве пути. 

Соответственно, главные цели соотносятся с результатами само-
реализации и оцениваются как истинные или ложные, а жизни человека 
дается положительная или отрицательная оценка. Оценку дает и сам 
субъект, и ближайшее окружение. Важные персоны получают оценку 
официальных общественных и государственных организаций. 

В этих оценках может быть немало конъюнктурной предвзятости, 
скрытых симпатий и антипатий, т.е. субъективизма не в смысле истины 
субъекта, а скорее его не-истины. 

Например, человек при жизни мог иметь успешную или, во всяком 
случае, заметную карьеру, публично провозглашал заманчивые для об-
щества цели. Однако практическая реализация его идей дает ничтожные 
или деструктивные для общества результаты. Можно ли считать такого 
человека знающим свою истину, или же он попал в чуждое для него поле 
деятельности и принес больше вреда, чем пользы; фактически он не со-
стоялся как личность, хотя имел большой замах «с шумными» послед-
ствиями. 

Объективная оценка субъекту дается временем. Именно время 
вносит коррекции во все субъективные оценки: кажущееся большим 
превращается в малое, кажущееся великим — в ничтожное и наоборот. 
Здесь-то и обнаруживается, что истинное цивилизационное видение не 
является обычным. Скорее оно имеет парадоксальный характер. Так один 
из самых великих людей в истории цивилизации – это человек, который 
изобрел колесо. Однако он не отмечен никакими званиями и наградами. 
Мы даже не знаем его имени. Чтобы оценить его, необходимо видеть 
цивилизацию не только в ее проекции на настоящее, но и на будущее. Без 
такого видения нельзя понять реальность целого жизни, а без этого нельзя 
оценить и действия субъекта в настоящем. 

Способность видеть целое жизни формируется культурой. Куль-
тура, давая понимание жизни как целого, видоизменяет отношение чело-



I. СТАТЬИ 
 

 

28

 

века к самому себе, своим целям и поступкам. Без этого нет адекватного 
цивилизационного поведения. 

Человек высокой культуры каждое свое действие, каждый свой 
поступок соотносит с тем, как он определяет свою сущность. Он всегда 
свидетельствует о самом себе независимо от того, видят его другие или 
нет. Это свидетельство определяется тем, какую цель ставит человек, как 
цель всей жизни, и реальными успехами в ее достижении. 

Именно культура позволяет человеку видеть связь его действий в 
конкретных ситуациях здесь и теперь с реализацией виртуального целого 
цивилизационной жизни. В каждой мимолетной ситуации человек может 
принимать решения, ему самому кажущиеся несущественными и незна-
чительными, которые, однако, окажут влияние на весь его жизненный 
путь. В этом проявляется приоритет виртуального целого, которого как бы 
нет в данной ситуации, но которое испытывает на себе воздействие каж-
дого поступка здесь и теперь. 

Хотя человек не имеет перед собой виртуального целого своей 
жизни как эмпирически данной объективности, однако, познав свои 
главные цели, он стоит на страже проекта их реализации и удерживает 
целое жизни в каждый момент времени. Он знает целое как прошлое, 
настоящее и как осуществляемый проект. Эти части целого жизни влияют 
друг на друга и претерпевают изменения: проект становится настоящим, 
настоящее – прошлым. 

Можно представить этот путь в виде действия от условной исход-
ной точки как от нуля, от ничто – к воплощенной реальности, к нечто. 

Здесь-то и обнаруживается специфическое цивилизационное со-
держание ничто. Казалось бы, ничто не может иметь какого-либо содер-
жания. Однако в цивилизационном контексте ничто – это реальность, 
вызывающая эрозию смыслового целого жизни. 

Действие ничто нейтрализуется цивилизационными константами. 
Цивилизационные константы служат удержанию смысла. Соот-

ветственно, знание констант становится ориентиром цивилизационного 
поведения. 

Реальность цивилизационных констант — это исходное основание 
формулирования цивилизационных истин, установления определенности 
и границ цивилизационного пути. Когда мы говорим, что расколотый 
народ, расколотое общество не устоит в истории, то имеем в виду, что это 
– цивилизационная истина, поскольку   «норма» – это сохранность циви-
лизации в истории, а ее эрозия – это «ненормальность». 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

29

 

Констатируя исторические факты, мы говорим, что цивилизации 
возникают и умирают, и это – фактическая истина. Субъективная истина 
цивилизационного субъекта, однако, ориентирует его не на констатацию 
фактов, а на определение системы действий, которые могут обеспечить 
сохранность цивилизации в истории. 

Как же фиксируются границы цивилизационного пути с точки 
зрения субъективной истины? 

 
3. Определенность и границы пути 

 
Истина пути, как определенность условий сохранности цивилиза-

ции, — это общая проблема, решение которой предполагает знание тех 
границ, за которыми цивилизация перестает быть собой, утрачивает 
свою сущность. В этом смысле начало и конец пути цивилизации не 
совпадают с ее эмпирическим началом и концом. Эмпирический подход 
требует относить начало цивилизации к моменту биосоциального пере-
хода от обезьяны к человеку. Здесь цивилизация отождествляется с со-
циумом вообще. Между тем, социум вообще — это лишь эмпирическая 
предпосылка цивилизации как определенной смысловой целостности. 

Носителем цивилизаций является исторически реальный, а не 
природный субъект. Цивилизационная реальность отличается от при-
родной тем, что она придает природным объектам сверхъестественные 
качества. 

Трудности в постижении границ субъект-объектной цивилизаци-
онной реальности во многом связаны с тем, что человек видит эту реаль-
ность либо через призму универсалий своего сознания, либо полагает себя 
«растворенным» в объективной реальности, как ее момент. Через призму 
такого видения цивилизация воспринимается как вечность, естественным 
образом вытекающая либо из вечных законов природы, либо из всеобщ-
ности универсалий сознания. 

В действительности же цивилизационный мир имеет свои границы. 
И это — объективная истина. Субъективная же истина субъекта цивили-
зации диктует особое видение реальности: цивилизационный мир — это 
мир явленной в социальных формах вечности. Естественно, что его реалии 
кажутся «странными». Постижение этих реалий требует специфической 
методологии. Исторически вырабатывались различные гносеологические 
механизмы проникновения в сущность цивилизации, расшифровки 
«странных» цивилизационных реалий. При этом первоначально проник-



I. СТАТЬИ 
 

 

30

 

новение в сущность цивилизации и в сущность мира вообще представля-
лось совпадающим непосредственным образом. 

Характерен в этом отношении метод всепроникаюшего звука. Ус-
лышать такой звук, значит соприкоснуться с сущностью сущего, с ре-
альностью, которая несет в себе информацию о сущности мира. Инте-
ресны с этой точки зрения суждения Пиейн Чена (Чикагский университет), 
который комментирует этот метод, применяемый для достижения выс-
шего просветления в буддизме махаяны1. 

Считается, что все будды учат именно этому методу. Посредством 
вслушивания достигаются состояние самадхи, просветления, освобож-
дения от страдания, силы и комфорта независимости. В итоге распро-
страняется бесстрашие на всех живых. 

Почему будды учат методу всепроникающего звука? Да потому, 
что цивилизационная реальность имеет особую природу, требующую 
видеть ее единую и вечную сущность. Между тем чувства и разум чело-
века не могут быть всепроникающими. Глаза не могут «проколоть» экран, 
не может этого сделать ни рот, ни нос. Тело чувствует лишь тогда, когда к 
нему прикасаются. Мысли рассудка несвязны и вводят в заблуждение. 
Между тем звук Вселенной существует во все времена как ее голос. Через 
звук Вселенной человек постигает истину цивилизационного поведения. 
Звук как очиститель, незатухающий шум прибоя океана, спасает всех, 
приобщая к вечности и свободе. 

Голос Вселенной приводит человека в особое состояние – состоя-
ние покоя. В этом состоянии человек слышит «звуки барабанов» одно-
временно с десяти направлений. Иными словами, всепроникающий звук 
приводит человека в такое состояние, в котором он видит не только себя, 
но все иное, в качестве явления общего мира и поэтому прислушивается к 
иному, и стремится к его слиянию, соединению с ним в какой-то новой 
системе жизни, отличной от обыденной. Так человек становится носи-
телем цивилизационной истины. 

Человек не может освободиться от проблем обыденной жизни. 
Однако если он соприкоснулся с голосом Вселенной и вслушивается в 
него, чтобы жить по истине, он меняет свое отношение к повседневным 
реалиям, становится иным, обретая внутреннюю устойчивость. Это ви-
дение истины во многом определило характер цивилизаций Востока. 

                                                 
1 См.: Pi-yen Chen. Sound and emptiness: Music, philosophy and the monastic practice of 

Buddhist doctrine // History of religions. – Chicago, 2001. – Vol. 41, N 1. – P. 47. 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

31

 

Человек уходит от повседневности путем растворения в явлениях 
природы, вечной красоты, невыразимой в своей сущности гармонии. Ко-
гда люди вслушиваются в звук Вселенной, они меняют характер своего 
поведения в соответствии с общим звучащим смыслом. Они обретают 
силу, уверенность, свободу и стабильность цивилизационного бытия. 
Здесь перестают действовать как абсолютные и непререкаемые эмпири-
ческие, и рассудочные доводы; здесь действует какой-то иной фактор, 
постижение которого выступает в форме переживания, приносящего 
высшее знание. 

Отсутствие звука «опустошает» природу. Это можно толковать как 
метафору, указывающую на то, что звук несет с собой общий смысл, де-
струкция которого порождает хаос. Звучащий смысл – это всё, деструкция 
звучащего смысла – это хаос, пустота. 

Таким образом метод всепроникающего звука –это механизм вос-
приятия человеком сущности цивилизаций как смыслового целого. Без 
этого цивилизация подвергается внутренней эрозии. 

Цивилизация обретает константность, поскольку она воспроизво-
дит себя, вращается вокруг собственной смысловой оси. Но парадок-
сальным образом в этой видимости безграничности и находится граница 
цивилизации. 

Метод всепроникающего звука дает косвенное знание пути циви-
лизации, пролегающего между великим смыслом и погружением циви-
лизации в пустоту, лишенную какого-либо смысла. Все великое много-
образие индивидов образует целое, цивилизацию, когда они слышат все-
проникающий звук и знают то, что делает всех принадлежащими к еди-
ному целому. 

Это своеобразное цивилизационное прозрение и, если оно прини-
мается обществом, то тем самым определяет взгляд на другого как часть 
целого. Этот взгляд и есть путь приобщения к цивилизационным ценно-
стям. 

Типы прозрения могут быть различными и эти различия в исходном 
цивилизационном представлении определяют судьбу цивилизаций. 

Общим местом является констатация различий в судьбах цивили-
заций Востока и Запада. Однако в объяснении этих различий не всегда 
учитывается роль фундаментальных прозрений. Тем интереснее подходы 
теоретиков, которые в полной мере отдают себе отчет в принципиальном 
значении этого фактора. 



I. СТАТЬИ 
 

 

32

 

В этой связи нельзя не отметить суждение М.Хайдеггера о том ис-
ходном философском прозрении, которое предопределило дух европей-
ской цивилизации. Единство европейской цивилизации определялось не 
вслушиванием в звуки Вселенной, а общим пафосом поиска ответа на 
вопрос: «что это?». 

Когда грекам открылось, что все сущее в бытии едино, это вызвало 
их изумление. Бытие есть сущее и в бытии собрано все.    Вопрос – «Что 
это?» — открывает путь к постижению всепроникающего начала и этот 
процесс постижения становится судьбой европейской цивилизации. От-
крывая единое как идею, атом, энергию, Запад овладевал тайнами при-
роды, а вместе с тем и находил пути власти над ней. Это и определило 
общий дух западной цивилизации. Из вопрошания природы родилась 
наука, проникающая все дальше в глубины строения мира и определяю-
щая характер технического и социального прогресса. Технический про-
гресс предопределил неизбежность побед западной цивилизации над 
другими цивилизациями. Это породило общий этос власти над другим. 
Зачем вслушиваться во всепроникающий звук «десяти барабанов», когда 
можно слушать только себя, пользоваться плодами побед, наслаждаться 
комфортом, созданным современной техникой? Какой резон «сливаться» с 
природой, если ее можно превратить в предмет простого любопытства и 
заключить в парки и зоопарки? 

Прогресс знания и технический прогресс, казалось бы, открывают 
перед западной цивилизацией безграничную перспективу. Однако, как 
оказалось, в этой неограниченности технического прогресса и открыва-
ется граница жизни. 

Доминанта трезвого знания природы снимает священный ореол со 
всего, в том числе и с самого человека. И как возможно относиться к 
другому как высшей ценности, если наука раскрыла нам неромантичные 
тайны физиологии человека и глубинные основания его извращенной и 
эгоистической психологии? Экспансия научного знания рождает внут-
реннюю червоточину в социальной психологии цивилизации — это ни-
гилизм. 

Нигилизм с течением времени превращается в основание общего 
духовного кризиса. Совершенствование комфорта жизни не устраняет его 
корней. Нигилизм теряет почву лишь перед реальностью абсолютного. 
Между тем доминирующая позитивистская ментальность считает абсо-
лютное фантомом. И естественно-научное знание подкрепляет это пред-
ставление. 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

33

 

Открытие нигилистических следствий абсолютизации естествен-
нонаучного знания делает легитимным гуманитарное знание. В контексте 
гуманитарного знания философы XX в. обращают пристальное внимание 
на исходные цивилизационные представления, выступающие как продукт 
специфического интеллектуального созерцания. Эти представления, раз 
возникнув, определяют характер мировосприятия людей, их чувства и их 
разум, а вместе с тем и формы их цивилизационного поведения. В.В. Ро-
занов, например, обращал внимание на тайны духовной жизни Египта, 
подчеркивал, что именно в Египте был сформирован, духовный фунда-
мент, который оказался крепче и вечнее пирамид. 

Сопоставляя египетское изображение «солнца, земли, людей и 
молитвы» с изображением греками богов и героев, Розанов подчеркивает 
бесконечность содержания у египтян. 

Египтяне дают своеобразную схему, в которой фиксируется в уни-
версальной форме рождение человека в его земной среде и вместе с тем 
наличие в нем порыва к солнцу, стремление к бесконечному восхожде-
нию, совершенствованию, наполнению человеческих отношений, отно-
шений между мужчиной и женщиной, матерью и ребенком, человеком и 
природой священным смыслом. Таким образом, египетское искусство – 
это и образ, и вместе с тем бесконечное духовное движение, в котором 
«мы слышим нескончаемый гул голосов под землей, слышим говор народа 
и народов, стенания, мольбы, тоску, скорбь и широкую бытовую жизнь 
<…>. «Земля подняла из себя людей к солнцу: о какая это бесконечная 
мысль, какие дали»1 – пишет Розанов. 

Здесь мы сталкиваемся с ранней формой интеллектуального со-
зерцания, позволяющего в схеме-образе выразить высокие цивилизаци-
онные истины, обнажающие виртуальную реальность, определяющую 
чувства и размышления масс людей, открывающих для себя горизонты 
смыслов своей жизни. 

Этот мотив мы обнаруживаем и в философском дискурсе 
М.Хайдеггера, который исходит из того, что всякое познание есть прежде 
всего созерцание, и соответственно, чувственность и  рассудок — это 
лишь модусы трансцендентальной способности воображения. В этой 
связи П.П. Гайденко отмечает, что «как чувственность, так и рассудок 
оказываются, по Хайдеггеру, лишь двумя «стволами одного и того же 
корня» – трансцендентальной способности воображения. Сама эта спо-

                                                 
1 Розанов В.В. Возрождающийся Египет. – М., 2002. – C. 79. 



I. СТАТЬИ 
 

 

34

 

собность в своей цельности, по Хайдеггеру, может быть понята лишь то-
гда, когда понятие (продукт рассудка) и созерцание (продукт чувствен-
ности) предстанут как результат расщепления образа — схемы продукта 
способности воображения»1. 

Заметим в этой связи, что рассматривая трансцендентальную спо-
собность воображения как исходное основание чувственности и рассудка 
в качестве характеристики познания вообще, Хайдеггер в действитель-
ности фиксировал особенности эпистемологии гуманитарного знания как 
постижения сущности цивилизационного целого. 

Постижение сущности цивилизационного целого — это двуединый 
процесс расширения горизонтов знания и вместе с тем изменения харак-
тера бытия, восхождение из низин земли к высотам человеческого мира 
как переход из «жизни в хлеву» к «жизни в храме», который создается 
самим познающим человеком, соединенным со всеми общим знанием, 
позволяющим постигать сакральное как реальность, а не как фантом. 

В этом контексте оказывается возможной продуктивная критика 
метафизического толкования Абсолюта и абсолютного. 

Абсолютное открывается субъекту как то конкретное явление, в 
котором для него заключено Всё, весь смысл его жизни. Таким образом 
абсолютное обретает свою эмпирическую явленность и выходит из тьмы 
метафизических спекуляций. А это значит, что его изучение может быть 
предметом научного анализа. 

Здесь открываются новые возможности интерпретации границ 
цивилизационного пути. Смысловые границы цивилизационного пути 
фиксируются в категориях Всё и Ничто. Всё — это абсолютное, открыв-
шееся субъекту, Ничто — это антипод абсолютного, его эрозия, распад. 
Смысл жизни в этом контексте определяется способностью удержать 
абсолютное. Нигилистом становится человек, который утрачивает знание 
абсолютного, а вместе с тем и определенности своего пути жизни. По-
этому морально он готов к деструкции всего, в том числе и самого себя. 

Категории Ничто и Всё могут иметь два значения. 
Первое — это временные характеристики пути: ничто — это начало 

пути, исходная его точка; Всё – это завершение пути. 
Второе значение — это смысловая характеристика пути, опреде-

ляющая знание абсолютного и его эрозию. Смысловая характеристика 

                                                 
1 Гайденко П.П. Прорыв к трансцендентному: Новая онтология XX века. – М., 1997. 

– С. 271–272. 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

35

 

пути позволяет различать многознание как информационную эрудицию и 
знание смысла как основания определенности пути. Человек, обладающий 
многознанием, но не знающий смысла, оказывается перед духовной пус-
тотой своей жизни. 

Это оказывается верным и применительно к цивилизационной 
эволюции. Эрозия абсолютного в социальном восприятии жизни влечет за 
собой духовную смерть цивилизационного субъекта, утрату им чувства 
своего значения. В итоге происходит цивилизационная атомизация, пре-
вращающая народ в население. Здесь каждый знает свое и только свое 
абсолютное, так что каждый противостоит каждому в смертельной 
схватке за возможность подлинной самореализации. Вот почему в истории 
гибли великие цивилизации, казалось бы, не имевшие серьезных сопер-
ников на мировой арене. 

Категории Всё и Ничто выражают границы не только личного бы-
тия, но и смысловые границы цивилизаций. Поскольку начало и конец 
цивилизации лежат в смысле, то зарождение смысла означает и начало 
цивилизации; эрозия смысла — это начало ее конца. 

В естественнонаучном знании категории абсолютного и ничто не 
могут иметь эмпирически проверенного значения. Однако в гуманитарном 
знании эти категории наполняются вполне реальным значением. Именно 
они позволяют оценивать границы пути жизни. Путь жизни в цивилиза-
ционном смысле находится между краями, за которыми цивилизация те-
ряет свое фундаментальное качество. Если ничто — это край смысла ци-
вилизации, за которым она теряет себя, то Всё — это другой край, обо-
значающий завершенность самореализации данной цивилизации и неиз-
бежности ее перехода в иное качество. Стало быть, Всё в цивилизацион-
ном смысле парадоксальным образом смыкается с ничто. Это верно при-
менительно и к индивидуальному пути жизни. 

Всё и Ничто — это стрелки компаса, указывающие на два крайних 
полюса пути жизни. 

Таким образом, и константное воспроизводство цивилизацией 
собственной сущности, и безграничное обновление на основе техниче-
ского прогресса заключают в себе странную возможность самодеструк-
ции. Осознание этого парадокса обнажает фундаментальное значение для 
судьбы цивилизации гуманитарного вопрошания. Его суть — у какого 
края пути жизни находится цивилизация? Этот вопрос задается не из 
праздного любопытства, а из стремления правильно определить главное 
направление стратегии жизни. 



I. СТАТЬИ 
 

 

36

 

В своих предельных ситуациях цивилизация начинает зависеть не 
только от себя самой, сколько от другого. Именно в другом находится 
возможность такого обновления кода цивилизации, которое может по-
зволить избежать ее самодеструкции. 

Гуманитарное знание открывает ту истину, что сохранность циви-
лизационного бытия оказывается заключенной в абсолютной зависимости 
от другого. 

Как Ничто, так и Всё — это фатальные границы цивилизации, взя-
той в «чистом» ее виде. Цивилизация отдаляется от «чистоты» собствен-
ной смерти, лишь видоизменяясь в соприкосновениях с иными цивили-
зацями и получая таким образом все новые возможности своей самореа-
лизации. Цивилизация таким образом для собственного выживания 
должна все время входить в соприкосновение со своим инобытием. 

Это – цивилизационный парадокс сохранности. Казалось бы, оче-
видно, что сохранность определяется сохранностью самого себя, особенно 
во враждебном естественном и социальном окружении. Однако какова 
природа самого себя в цивилизационном смысле? Если цивилизационная 
множественность имеет фундаментальное значение для сохранности ци-
вилизационного субъекта, то тогда чем больше успехи субъекта в осво-
бождении для себя жизненного пространства за счет другого, тем ближе 
его собственный конец. 

Эта смысловая зависимость жизни цивилизации может быть объ-
яснена в том случае, если цивилизационный субъект обладает смысловой 
сущностью, самостью (self), эрозия которой и порождает распад циви-
лизации. 

Но обладает ли самость цивилизационного субъекта реальностью и 
если да, то в чем она состоит? 

 
 

4. Реальность «self» 
 

Цивилизационное поведение «выстраивается» в зависимости от 
того, как человек понимает свое абсолютное. 

В массовом сознании абсолютное может иметь и материальное и 
идеальное содержание. Коль скоро реальное абсолютное обретает мате-
риальное выражение, и оно одно для всех, например, земля или золото, то 
тогда все стремятся к овладению этим абсолютным. Так возникает война 
всех против всех. 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

37

 

Эта ситуация имеет тенденцию к деструкции цивилизации: таков ее 
внутренний вектор. Если допустить, что виды абсолютного различны для 
разных групп людей, что можно изменить внутренний вектор цивилиза-
ции, то встает другой вопрос: как возможно их соединение в одно, в ци-
вилизацию? 

Историческая жизнь дает ответ на этот вопрос – через открытие 
духовного абсолютного. Духовное абсолютное, коль скоро оно становится 
реальным ориентиром жизни субъектов, неисчерпаемо. Его «хватает» для 
всех, хотя каждый осваивает его по-своему. Вместе с тем оно объединяет 
всех: в медиуме общей духовной истины люди знают себя как «братья» и 
«сестры». Это – «духовная материя» цивилизаций, выходящих за рамки 
частных родоплеменных, этнических общностей, материальных эгоисти-
ческих интересов. 

В этом духовном рождении цивилизационный субъект исторически 
открывается не как носитель того или иного частного интереса, а как но-
ситель знания абсолютного, определяющего вертикаль ценностной ие-
рархии данной цивилизации. 

Взаимоотношение цивилизационных субъектов определяется раз-
личным толкованием абсолютного, поскольку эрозия абсолютного озна-
чает деструкцию смысла данной конкретной цивилизации и необходи-
мость перехода в иную жизнь. Обычно такие переходы получают одно-
значную религиозную или нравственную оценку. Существуют право-
верные и неверные, патриоты и предатели, изменники. Это – однозначные, 
определенные оценки изменения отношения к цивилизационным ценно-
стям. 

Но на чем основываются такие оценки? Они основываются на ре-
альности изначально-базисных цивилизационных отношений, опреде-
ляющих «сцепление» индивидов в единое целое. Как только индивид 
делает эти отношения внутренним смыслом своего бытия, он становится 
моментом «самости» цивилизационного субъекта. Превращение индивида 
в момент самости цивилизационного субъекта — это его второе, духовное 
рождение. В итоге вся совокупность окружающих явлений выстраивается 
для него в иерархическую систему. 

Эрозия абсолютного, как и «скачки», переходы от одного типа аб-
солютного к другому должны вызывать кардинальные изменения в типах 
поведения цивилизационного субъекта. Это — одна из ключевых проблем 
цивилизационного анализа. 



I. СТАТЬИ 
 

 

38

 

Цивилизационная самость, коль скоро она оформилась, становится 
ключевым фактором социальной эволюции. 

Воздействие самости, как субъекта цивилизационной иерархии, на 
социальную эволюцию не очевидно. Здесь возникает немало сложных 
вопросов. Первый, естественно, касается «материи» самости. Можно ли 
получить ответ на этот вопрос применительно к личности как «атому» 
цивилизации? 

Философская рефлексия проявляет самость (self) личности как 
чистую форму сознания, сохраняющуюся пустоту, через которую проте-
кает поток событий жизни. Эта пустота и объясняет тождество «я». От-
сюда может быть логически выведено представление о равенстве людей, 
ибо все они суть «я». Это равенство абстрактное. Оно бессодержательно. 
Однако, когда речь идет о «содержании» «я», то сразу всплывает на по-
верхность его неповторимость, заключающаяся в индивидуальности. На 
чем же основана эта индивидуальность. Можно сказать, что она основана 
на различиях потоков событий каждого «я». Но разве различия потоков 
событий определяют внутреннюю сущность «я»? 

Внутренняя сущность «я» определяется открытием индивидуаль-
ного абсолютного. Если цивилизационное абсолютное дано индивиду 
обществом, то свое личное абсолютное открывается ему и определяет 
мотивы его поступков, характер событий может оказаться случайным по 
отношению к этой внутренней сущности личности. 

Закономерно возникает вопрос, разве нельзя объяснить возникно-
вение и эволюцию цивилизаций, не прибегая к понятию цивилизационной 
самости, основанной на знании абсолютного? Не является ли абсолютное 
сомнительным для науки понятием? 

На самом деле, исторически возникновение объяснения рождения и 
эволюции цивилизаций, претендующих на научность, вполне обходилось 
без таких понятий. Они опирались на идею естественного детерминизма. 
Парадокс, однако, состоял в том, что исходные принципы детерминизма, 
призванные давать однозначную интерпретацию феномена цивилизации, 
породили плюрализм несовместимых концепций. Проблема возникла с 
выделением фактора, играющего роль определяющей причины. Как ока-
залось, в качестве определяющей причины можно выделять различные 
факторы: географические, этнические, экономические, органические, 
культурные. В последнее время возникло увлечение космическими фак-
торами. Факторы интересны тем, что они позволяют открывать совер-
шенно различные законы цивилизаций. Так, органическая теория видит в 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

39

 

эволюции цивилизаций основные стадии эволюции живого организма: 
детство, юность, зрелость и старость. Экономическая теория объясняет 
эволюцию цивилизаций прогрессом техники: каждому уровню развития 
техники соответствует своя формация. Географическая теория связывает 
характер цивилизации с константной природной средой — великими ре-
ками, морями и океанами, горными массивами, лесными и степными ус-
ловиями обитания. 

Культурная теория объясняет специфику цивилизаций воздейст-
вием общих верований всемирно-исторических религий, таких как буд-
дизм, христианство, иудаизм и мусульманство. Космические теории де-
лают акцент на воздействие излучений или посещениях земли космиче-
скими пришельцами. 

Каждая теория, взятая по отдельности, кажется правомерной, по-
скольку в ней отражаются следствия влияния установленных факторов на 
цивилизационный процесс. Но почему в таком случае они не совпадают в 
общей теории? 

Стремлением найти ответ на этот вопрос объясняются теоретиче-
ские попытки выявления специфики той реальности, которая определяет 
сущность субъекта. Здесь, однако, также возникают концептуальные 
противоречия. С точки зрения психологической науки, сущность субъекта 
определяется его характером, а характеры укладываются в определенной 
классификации — они являются холериками или сангвиниками, мелан-
холиками или флегматиками. С точки зрения социологической, сущность 
субъекта составляет совокупность общественных отношений. Соответст-
венно он является представителем определенной касты, сословия, класса 
или общественной группы. 

Поскольку субъект попадает в определенную «клеточку» психо-
логической или социологической классификации, то он «опредмечивает-
ся», обретает некую общую объективную характеристику, его индивиду-
альность «испаряется». Но ведь она-то и должна составлять сущность 
самости. 

На этот аспект предметной интерпретации самости обращал вни-
мание К.Ясперс. Он полагал, что в предметном мире нет ни места, ни 
отверстия, куда она могла бы быть помещена. Через бытие самости реа-
лизуется свобода. Через свободу субъект как раз и постигает свою сущ-
ность, которая оказывается моментом, соединяющим субъекты с транс-
ценденцией, ускользающей, непостижимой реальностью. 



I. СТАТЬИ 
 

 

40

 

В отличие от Ясперса Хайдеггер считал, что самость в своей непо-
вторимости и индивидуальности подвергается расшифровке на основе 
новой фундаментальной онтологии. В соответствии с ней самость может 
быть истолкована как единство трех измерений   времени – настоящего, 
прошлого и будущего. Самость – это единственный в своем роде путь 
бытия, имеющий свое начало и свой конец, но это единство пути можно 
истолковать как выражение универсальности трансцендентального «Я». 
Соответственно индивидуальность оказывается по ту сторону универ-
сальности трансцендентального «Я». 

Не означает ли это, что самость обладает скрытой сущностью, ко-
торая недоступна рассудочному анализу? Действительно, самость инди-
вида не только скрыта от рассудочного анализа, но и от самосознания 
самого индивида. Она открывается ему в критических ситуациях, когда 
индивид начинает вести себя вопреки собственным представлениям о 
самом себе. 

Фрейд предложил метод психоанализа, расшифровки бессозна-
тельного, где и заключена сущность самости. Это — метод выявления 
скрытых влечений, возникающих на основе сексуальных инстинктов. В 
такой интерпретации человек оказывается несвободным от своей скрытой 
природы ни при каких обстоятельствах. Если фундаментальные категории 
бытия самости это — свобода, время и бессознательные инстинкты, то 
возникает вопрос о возможности соединения столь различных понятий в 
общей концепции. 

Применительно к интерпретации цивилизационного субъекта, 
представляется необходимым выход за рамки спекулятивных представ-
лений и концепций, опирающихся на представления естественного де-
терминизма. Ключевым феноменом в цивилизационном процессе явля-
ется субъект цивилизационного творчества. Энергетика этого субъекта 
создает такие факторы формирования цивилизации, как техника и куль-
тура. Но ведь и природа все более обретает новую форму под влиянием 
энергетики, заложенной в субъекте. Что же это за энергетика? 

Это — энергетика, заложенная в самости, знающей абсолютное, 
определяющее путь жизни и вместе с тем строительство моста над про-
пастью Небытия. Это — главный, подчас скрытый, мотив цивилизаци-
онного творчества. Вместе с тем закономерно встают вопросы о природе 
самости. Первый вопрос, который здесь должен быть поставлен, можно 
сформулировать следующим образом: является ли самость материальной 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

41

 

реальностью или же это некоторое субъективное (личное или коллек-
тивное) переживание? 

Для прояснения сути этой проблемы можно прибегнуть к помощи 
лингвистического анализа. Так, например, в английском языке самость — 
self — используется в самых различных смысловых комбинациях, срав-
нительное рассмотрение которых должно помочь в определении ее «суб-
станции». 

Self может означать идентичность личности, субъекта. Self входит 
составной частью во многие понятия английского языка, такие как само-
контроль, самоограничение, самозащита, самоопределение, самообразо-
вание, самовыражение, самоуважение, самопожертвование, самодоста-
точность. Вместе с тем self может быть составной частью определений 
эгоизма, завышенной самооценки, тщеславия. Можно сказать, что все 
такого рода оттенки self находят свое выражение и в русском языке. Од-
нако, есть один момент, который не находит своего выражения в англий-
ском языке: в нем нет определения self как реальности. Если это реаль-
ность, то тогда мы должны признать реальной и иерархию вещей, опре-
деляющую специфику каждой цивилизации. Если self —это субъективное 
переживание, то тогда цивилизационный мир можно толковать как куль-
турологическое измышление. 

Против реальности self, как кажется, восстает материалистическая 
логика. На самом деле, материальный субстрат человека в течение его 
жизни обновляется несколько раз. Стало быть, в начале жизни человек – 
это одна сущность, а в конце жизни — совсем иная. Поскольку субстрат 
человека обновляется постоянно, то было бы некорректно приписывать 
одному человеку как все его благие поступки, так и все его прегрешения. 
Отсюда следует вывод, что исторически складывающаяся цивилизаци-
онная система нравственных и правовых отношений, как и вся практика 
нравственных и правовых наказаний и поощрений, неадекватны реальной 
изменяющейся природе человека как субъекта социального действия. 

Человека можно и следует поощрять и наказывать лишь в момент 
свершения деяния. Хотя, с точки зрения сложившейся практики, это и 
может показаться нелепым, однако теоретическая логика требует именно 
такого подхода: нельзя наказывать за совершенное преступление не того 
человека, который его совершил. Нельзя и поощрять иного человека за 
благой поступок. Конечно, можно выдвинуть серьезное возражение, 
опирающееся на открытия генетики. На самом деле, генетический код 
человека сохраняется, несмотря на все изменения, происходящие в нем. 



I. СТАТЬИ 
 

 

42

 

Однако это возражение звучит недостаточно убедительно: ведь мы не 
можем поощрять и наказывать генетический код. Если бы мы следовали 
этой логике, то тогда в преступлениях и подвигах данного человека мы 
могли на законных основаниях видеть в качестве участников как его 
предков, так и его потомков. 

Безусловно, мы можем рассматривать род как единое целое и в этом 
смысле говорить о «славе» рода или его «преступлениях». Но в основе 
этого единства лежит в силу действующей повсюду практики заключения 
браков не единый генетический код, а нечто иное. Что же это такое? 

Поскольку применительно к личности самость как реальность 
возникает как следствие второго рождения, то личность — это выраже-
ние духовной зрелости человека, его реальных жизненных отношений, 
получающих свою явленность в принципах, которые человек внутренне 
признает своими и следует им в жизни. Это второе рождение либо со-
единяет человека с той цивилизационной средой, в которой протекает его 
жизнь, либо разъединяет. Таким образом      самость — это субъ-
ект-объектная феноменальная реальность, слияние духовных констант с 
телом как определенным материальным субстратом. Материальный 
субстрат обновляется, претерпевает изменения, но духовные константы 
сохраняют свою идентичность. Аналогичным образом и род выступает 
как носитель духовных ценностей, передающихся из поколения в поко-
ление, хотя поколения сменяют друг друга. Постоянные духовные цен-
ности, как сущность образа жизни, его традиций, есть выражение второго 
рождения рода. 

Коль скоро цивилизация формирует отношения, обеспечивающие 
воспроизводство рода в потоке исторического времени, индивид делает 
свой выбор идентичности, соединяющей его с этой всепроникающей 
сущностью цивилизации. Объяснение этой всепроникающей и всеохва-
тывающей сущности можно найти в реалиях потенциальных возможно-
стей, заложенных в единстве цивилизации. Осознание этих возможностей 
и формирует общий дух, общее настроение, которое становится основа-
нием общей цивилизационной воли. Так возникает самость цивилизации, 
как общность ценностных ориентаций, воспринимаемых индивидами как 
нечто объективно данное. 

Таким образом, реальность самости имеет двойную природу: это сущ-
ность субъекта, явленная в константах его жизненных ориентаций; и это спе-
цифическая сущность фактической самореализации субъекта как процесса 
выявления его потенциальных возможностей и целей. 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

43

 

Самореализация складывается как из осуществления качеств субъекта и 
объективных условий его творчества, так и случайных совпадений, опреде-
ляющих возможности удач и неудач. Баланс интеллекта, воли, темперамента 
субъекта, с одной стороны, и удачного и неудачного стечения обстоятельств, с 
другой, образует сложную, подчас непредсказуемую траекторию жизни. Вме-
сте с тем через эту траекторию подобно нити Ариадны проникает путь как 
энтелехия жизни, которую субъект несет в себе, знает ее как субъективную 
истину своей жизни. Энтелехия как постоянно присутствующая возможность и 
как цель и есть основание того факта, что цивилизационный субъект — дважды 
рождающийся и дважды умирающий. Наряду с физическим рождением он 
рождается духовно, и наряду с физической смертью он может испытать смерть 
духовную. 

Духовная смерть – это нереализованная энтелехия, определявшая 
константы смысла жизни. 

Цивилизационный субъект субъективно воспринимает энтелехию в 
форме вечного пути. В западной цивилизации вечный путь открывается 
как путь бесконечного и безграничного прогресса. 

В цивилизациях Востока вечность пути видится в самотождеств-
лении со вселенским движением, круговоротом Бытия. Так преодолева-
ется временность, а смерть превращается в момент круговорота Бытия. 

Духовное преодоление временности жизни — это основание легити-
мизации цивилизационных констант. Цивилизационные константы сохраняют 
свое значение в границах цивилизационного пути. Исчезает цивилизация, те-
ряют смысл и цивилизационные константы. Вместе с тем цивилизационные 
константы — это основа привилегированного разума. Привилегированный 
разум набрасывает покрывало на какие-то аспекты реальности, порождая спе-
цифическое комфортное самоослепление. Именно такое самоослепление и 
делает возможным суждения, согласно которым кто-то в цивилизационном 
смысле абсолютно прав, а кто-то абсолютно неправ. 

Здесь цивилизационный субъект связывает свою правоту со зна-
нием специфики своего пути, которую он воспринимает как универсаль-
ную истину, являющуюся истиной для всех. 

Самость (self) цивилизационного субъекта – это коллективная 
способность, харизма, которая выявляется, когда возникает индивиду-
альный выразитель скрытой потенциальной возможности. Его роль про-
является в способности вызвать своеобразную «духовную эпидемию», 
стать закваской, придающей цивилизационному исходному материалу 
качество такого теста, из которого испекается цивилизационный «хлеб», 



I. СТАТЬИ 
 

 

44

 

новая историческая объективность. Органическое слияние в цивилиза-
ционном творчестве воспринимается как озарение и постижение универ-
сальной истины. Именно как знающие универсальную истину цивилиза-
ционные субъекты предстают друг перед другом, уверенные в своей 
правоте. 

Здесь возникает сложный теоретический вопрос: возможна ли 
универсальная истина в своем индивидуальном воплощении? С цивили-
зационной точки зрения – эта проблема истины как универсальной син-
гулярности. 

В науке универсальность истины наиболее очевидным образом выяв-
ляется в простых материальных исчислениях, которые могут выражаться в 
оперировании цифрами или знаками. Здесь сингулярность не имеет како-
го-либо фундаментального смысла: складываем ли мы яблоки или пуговицы, 
математический смысл сложения будет тем же самым. 

По-иному обстоит дело в цивилизационном знании: здесь индиви-
дуальность может обретать всеобщий универсальный смысл. Это явление 
нашло свое отчетливое проявление в процессе формирования всемир-
но-исторических религий. 

Так, если мы рассматриваем буддизм, то не можем выявить его 
сущность, абстрагируясь от личности его основателя Будды, его жизни и 
процесса его просветления. Лишь сопереживание его пути, мысленное его 
повторение позволяет добиваться внутреннего совершенствования и 
фундаментального изменения отношения к жизни и избавления от стра-
дания. 

Аналогичным образом осмысление христианства, его превращения 
во всемирное явление позволяет понять, как цивилизационная истина 
обретает форму универсальной сингулярности. Известный французский 
исследователь Алан Бадью в своей работе «Апостол Павел. Обоснование 
универсализма» 1  отмечает специфическое явление цезуры, разрыва с 
традиционными толкованиями цивилизационной истины Павлом, кото-
рого называли «апостолом народов». Павел толковал событие воскресения 
Иисуса Христа как специфический разрыв в истории, разрыв с открытием 
истины через пророчество и через закон, по которому жили иудеи, с одной 
стороны, и через вопрошание природы, познание космоса, через мудрость 
философии, которой следовали греки. Иудейский путь истины исключает 

                                                 
1 См.: Бадью А. Апостол Павел. Обоснование универсализма. – М.; СПб.,   1999. – С. 

94. 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

45

 

путь греков и наоборот. Иудеи ставят вопрос о законе, греки – о мудрости, 
а Павел говорит: «нет уже Иудея, ни язычника; нет раба, ни свободного; 
нет мужеского пола, ни женского...»1. Как же «исчезают» эти различия? 
Они теряют смысл перед уникальным событием: Христос умер на кресте и 
воскрес2. Перед этим фактом утрачивают свою истину и закон, и муд-
рость: согласно закону, Христос был распят на кресте, а его воскресение 
совершенно не укладывается в мудрость греческих философов. 

Павел проповедует воскресение Христа, совершенно не заботясь о 
доказательствах. Это — вера как заявленная мысль о возможной силе 
мысли. Для него истина содержится в самом утверждении воскресения 
Христа, поскольку этот путь является путем харизмы, переполнения бла-
годатью, духовным знанием, обращенным ко всем.    Это — путь возврата 
человека к жизни, наполнения ее смыслом, который черпается из агапе – 
универсальной любви, освоение которой возвращает человеку и любовь к 
самому себе. Без этого человек — ничто. Соответственно надежда по-
нимается не как воображение об идеальной справедливости, которая рано 
или поздно восторжествует через страшный суд, а как открытие в опыте 
своей сопричастности к общему спасению3. 

Универсальная сингулярность как истина — это специфическое 
цивилизационное явление, которое может отражаться как действительное 
событие, так и событие фиктивное. Признание универсальной сингуляр-
ности в качестве истины определяется ее собственным внутренним 
смыслом и его воздействием на преображение человека и возникновение 
его способности к самоотождествлению с другим. Поскольку виртуальная 
реальность превращается во внутреннюю истину жизни, она изменяет 
поведение человека, наполняет его константами, верность которым со-
храняется в новых условиях места и времени. Это и есть проявление са-
мости цивилизационного субъекта. 

Характерно, что в ХХ веке универсальность «одержала победу» над 
цивилизационной спецификой. Казалось бы гуманитарное знание начи-
нает обретать универсальную форму знания математического. Ведущие 
идеологии представляли себя вне цивилизационной специфики. Они ви-
дели в себе либо отражение общих законов мирового развития, либо вы-
ражение универсальных принципов образа жизни, который толковался как 
безусловно лучший и самый правильный. Универсальная сингулярность, 
                                                 

1 Послание к Галатам. 3:28. 
2 Бадью А. Цит. соч., с. 30. 
3 См.: Бадью А. Цит. соч., с. 74–82. 



I. СТАТЬИ 
 

 

46

 

однако, давала о себе знать в различных культах — дуче, фюреров и во-
ждей, в мифологии отцов-основателей. С другой стороны, общие законы и 
универсалии сознания прокладывали путь к господству. Духовым барье-
ром на пути такого господства оказалось обнаружение фундаментального 
значения цивилизационной специфики. Универсалии сознания — это 
истина, но истина лишь определенного цивилизационного субъекта. 

Эта истина может заимствоваться иным субъектом и накладываться на 
иную цивилизационную реальность. Такое заимствование есть знак отсутствия 
способности к свободной интеллектуальной активности и соответственно – 
неуважения к ней. Так возникает цензура свободной интеллектуальной актив-
ности, которая становится механизмом формирования интеллектуальных ра-
бов. 

Общее интеллектуальное рабство — это духовная смерть при ви-
димости приобщения к цивилизационным ценностям, это воспроизвод-
ство в качестве смысла бытия смысла, принадлежащего иному субъекту, 
это имитация владения духовной истиной. 

Духовная смерть может быть следствием несчастного сознания. 
Несчастное сознание становится общим явлением, когда возникает необ-
ходимость забвения self в ситуации цивилизационного смешения. Такое 
смешение исторически происходит постоянно. Оно порождает ситуацию 
видения многих абсолютных, которые в силу этого воспринимаются как 
относительные. Субъект не может сделать выбор абсолютного и поэтому 
становится внутренне разорванным. Преодоление этого разрыва как раз и 
достигается путем забвения self. 

Забвение не означает деструкции self, тем более физического 
уничтожения, ибо это означало бы и деструкцию жизни и исчезновение 
проблемы пути. Забвение self означает «вынесение за скобки» его абсо-
лютных иерархических претензий, утверждение такого взгляда на мир, 
который свободен от диктата иерархии вещей, обусловленной помеще-
нием self в центр бытия. 

В современной ситуации забвение self оказывается специфическим 
механизмом просвещения, подгонки самосознания к реалиям плюрали-
стичного мира. Аутентичность пути жизни, как кажется, совпадает с ис-
чезновением абсолютных различий между self и другим, отречением от 
иерархии, на основе которой устанавливаются взаимоисключающие раз-
личия между «правильным» и «неправильным» образами жизни. В этом 
случае путь человека совпадает с путем вещей и других людей, и в этом 
совпадении утрачивают свою силу бинарные различия. Правильный путь 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

47

 

не есть подчинение иерархическому мышлению субъекта, а общее дви-
жение, напоминающее движение стаи рыб. В этом движении согласован-
ность имеет приоритет для цивилизации в целом. 

Проблема согласованности приобрела в современной цивилизаци-
онной ситуации ключевое значение. Вместе с тем ее решение требует 
глубокого переосмысления сложившихся инерционных движений циви-
лизационного мышления. 

На уровне духовном западная цивилизация находила свои решения 
проблемы согласованности через максимы христианства. Однако прак-
тически она принять их так и не смогла. Жертва Христа — это практиче-
ская реализация забвения self и вместе с тем путь к нравственному воз-
вышению. На деле, однако, в западной цивилизации становится харак-
терным презрение к субъекту, отрекающемуся от своей самости. Такой 
субъект воспринимается общественным сознанием как идиот. Однако 
нельзя не видеть и цивилизационного мотива в сопротивлении забвению 
self, а именно стремления противодействовать эрозии цивилизационного 
субъекта и цивилизации. Это стремление может приобретать крайние 
формы, когда массы людей стремящиеся адаптироваться к рождающейся 
ситуации цивилизационного смешения подвергаются философскому 
остракизму: утрачивающему свою самость человеку, который теперь 
достоин презрения, противопоставляется сверхчеловек. 

Сверхчеловек утверждает цивилизационную субъективность как 
абсолютную и универсальную истину, и в этом самоутверждении он на-
чинает духовное противоборство с миром. Этот путь противоборства с 
внешним миром означает скольжение по канату с возможным трагиче-
ским концом — падением в пропасть всеобщих межцивилизационных 
конфликтов. 

Возможна и другая линия адаптации к цивилизационному смеше-
нию: линия постоянного самоотречения от своей духовной идентичности. 

Эта тенденция наглядно проявилась в цивилизационной традиции Рос-
сии. Приглашение варягов на правление открыло путь для добровольного ут-
верждения некоренной культуры в качестве титульной. 

При видимом благородстве российской традиции ее вряд ли можно 
считать оптимальной. Утверждение доминирующей роли некоренной куль-
туры порождает глубокий внутренний раскол общества. 

Но как возможно в современной ситуации цивилизационного 
смешения одновременно и самоутверждение self, и забвение self? И то и 



I. СТАТЬИ 
 

 

48

 

другое представляется необходимым, но они, как кажется, исключают 
друг друга. 

Такова очевидная странность современного цивилизационного 
бытия. Каким образом преодолевается эта странность? Она преодолева-
ется путем признания относительности самовозвышения как общего 
правила современной жизни. 

Привилегированное мышление знает только свое абсолютное. 
Слияние чувства, разума и воли здесь мотивировано своей и только своей 
субъективной истиной. В контексте всемирной цивилизации эта субъек-
тивная истина превращается в не-истину, поскольку она оказывается в 
противоречии с «фасетным» характером абсолютного в цивилизационной 
реальности. 

Цивилизационная истина в условиях современных реалий жизни 
оказывается доступной лишь пульсирующему мышлению. 

Пульсация мысли происходит от полюса знания своего абсолютного к 
забвению self и возникающей таким образом способности видеть себя из всех 
других точек цивилизационного пространства. Это то, что мудрецы Востока 
называли умением одновременно слышать звуки десяти барабанов, идущие из 
разных направлений. 

Это — способность слышать весь симфонический оркестр мировой 
цивилизации, а не один его инструмент. Именно в этой способности и 
состоит специфика современного самовозвышения. Это — новый тип 
духовной культуры, путь превращения локальных цивилизацй в состав-
ные части цивилизации всемирной. 

 
5. Заключение 

 
Эпистемология гуманитарного знания открывает возможности 

нового видения цивилизационных реалий. И это видение облегчает адап-
тацию к сложной и противоречивой структуре межцивилизационных от-
ношений. 

Перед лицом грандиозных практических цивилизационных про-
блем правомерно поставить вопрос: что могут дать для процесса познания 
и для практической жизни такие абстрактные категории как субъ-
ект-объектная феноменальная реальность. Всё и Ничто как границы 
пути, самость (self) цивилизационного субъекта? Не будет ли правиль-
ным отнести их к тому роду спекулятивных понятий, которые хороши для 
тренировки и игры ума, а не для реального знания? 



Эпистемология гуманитарного знания 
 

 

49

 

Нельзя не согласиться с тем, что эти категории, взятые сами по себе, 
не наполнены эмпирическим содержанием и в этом смысле могут казаться 
«пустыми». Однако если мы посмотрим на них с другой позиции, а именно 
— с позиции методологии, позволяющей увидеть цивилизационные реа-
лии в их действительной сущности, то их фундаментальная роль станет 
понятной. 

Можно провести определенную аналогию между эпистемологией 
гуманитарного знания и прибором ночного видения. Человек в темноте не 
видит, однако прибор ночного видения открывает перед ним реальную 
картину возможностей, их границ и опасностей. Это прежде всего воз-
можности пути, исключающего крайние самоопределения, порождающие 
миражи достижения неких высших и финальных точек, обозначающих 
абсолютные победы и абсолютные поражения. Абсолютные победы и 
абсолютные поражения — это проекции в бесконечность субъективных 
локальных истин. Такие проекции и порождают цивилизационные мира-
жи. 

Эпистемология гуманитарного знания как знания научного содей-
ствует трансформации цивилизационной ментальности, вооружает «фа-
сетным зрением», постигающим единство множественности путей и аб-
солютных ценностей, способностью выявлять новые формы самореали-
зации субъектов в качестве их фундаментальных смыслов и жизненных 
задач. 

Эпистемология гуманитарного знания превращает отдельные сти-
хийные проявления такой трансформации в теоретически осмысленное 
явление, способное стать ориентиром новой цивилизационной стратегии. 


